Seminar Nasional AVoER 17 AV E
Palembang, 5 — 6 November 2025 A—

ion of Engineering and Science Research

STUDI TATA LETAK CANDI KEDATON MUARO JAMBI SEBAGAI PENGARUH HINDU
Ardiansyah’, R. Drastiani®, R. Fikran*

Teknik Arsitektur, Universitas Sriwijaya, Palembang
“Corresponding author e-mail: ardiansyah_st@yahoo.com

ABSTRAK: Peninggalan bangunan Candi yang diketahui umumnya di Pulau Jawa akan tetapi bukan berarti diluar pulau
jawa tidak terdapat bangunan candi melainkan masih banyak bangunan candi yang belum dilakukan pemugaran atau
rekonstruksi. Pulau Sumatera adalah pulau yang yang juga banyak memiliki peninggalan reruntuhan bangunan candi
setidaknya mulai dari bagian utara Sumatra hingga Selatan memiliki banyak peninggalan situs Percandian salah satunya
Situs Percandian Muaro Jambi. Salah satu kelompok percandian yang cukup besar didalam situs tersebut adalah Candi
Kedaton didalam komplek candi tersebut proses rekonstruksi hanya pada bagian kaki candi akan tetapi bentuk pola tata
letak berupa gerbang dan pagar pembatas utama dan pagar didalam kompleks memberikan petunjuk yang jelas akan pola
tata letak bangunan. Latar belakang penelitian ini adalah perlunya mendapatkan informasi terkait faktor yang
mempengaruhi pola bentuk tata letak massa candi kedaton ditengah pendapat yang hanya menguatkan pengaruh Budha
yang kuat sedangkan kemungkinan pengaruh Hindu juga tidak bisa dikesampingkan. Penelitian ini juga bertujuan melihat
sejauh mana pengaruh konsep Hindu didalam tata massa bangunan. Metode yang digunakan didalam penelitian ini adalah
kualitatif dengan metode analisis mengutamakan studi komparasi dan analogi dengan kasus yang ada dan melihat kajian
teoritik terkait konsepsi dan perkembangan penilitian terkait. Hasil dari kajian menunjukan pola letak candi kedaton adalah
memberikan petunjuk pola tata spasial arsitektur Hindu sehingga membuka informasi penting yang dapat merubah
pandangan dan garis besar penelitian candi di Sumatera.

Kata Kunci: tata letak, arsitektur candi, muaro jambi (,)

ABSTRACT: While temple remains are generally known on the island of Java, this doesn't mean they aren't found outside
of Java. Many remain untouched and unrestored. Sumatra, at least from the north to the south, boasts numerous temple
ruins, including the Muaro Jambi Temple Site. One of the large temple groups in the site is the Kedaton Temple in the
temple complex, the reconstruction process is only at the base of the temple, but the shape of the layout pattern in the form
of the gate and the main fence and the fence inside the complex provide a clear indication of the layout pattern of the
building. The background of this research is the need to obtain information related to the factors that influence the layout
pattern of the Kedaton temple mass amidst opinions that only strengthen the strong Buddhist influence while the possibility
of Hindu influence cannot be ruled out. This study also aims to examine the extent of the influence of Hindu concepts on the
building's massing. The method used in this study is qualitative, with analysis prioritizing comparative and analogous
studies with existing cases and examining theoretical studies related to the concept and development of related research.
The results of the study indicate that the layout of the Kedaton temple provides clues to the spatial pattern of Hindu
architecture, thus revealing important information that could change the perspective and outline of temple research in
Sumatra.

Keywords: spatial arrangement, architecture of temple, muaro jambi

390


390


Ardiansyah

I. Pendahuluan

Sejarah Sumatera tidak terlepas dari namakerajaan
Maritim Sriwijaya yang pernah menguasai hampir seluruh
pesisir bagian barat Nusantara hingga sebagian Asia
Tenggara. Berdasarkan peninggalan prasaasti-prasasti
Sriwijaya menggambarkan pengaruh agama Budha yang
kuat dalam kepercayaan dan politik. Selain prasasti
catatan perjalanan yang berkunjung juga mempertegas
bahwa Sriwijaya sebagai pusat belajar agama Budha,
bahkan Sriwijaya sempat membuat sekolah atau setara
perguruan tinggi di Nalanda India. Dalam kajian ini tidak
terlalu menekankan aspek agama maupun kepercayaan
akan  tetapi  melihat  bagaimana  kepercayaan
mempengaruhi  sebuah artefak peninggalan sebuah
peradaban. Nilai dan ide dari kebudayaan umumnya akan
mempengaruhi bentuk dan karakter sebuah artefak
dimana bangunan candi sebagai karya arsitektur
merupakan salah satu bagian dari artefak itu sendiri . dari
beberapa penelitian dan pandangan masyarakat umum
peninggalan candi di Sumatera sebagai bentuk candi
Budha hal ini dikarenakan tahun berdirinya bangunan
tersebut pada masa Sriwijaya akan tetapi fakta
dilapangan menunjukan beberapa peninggalan candi di
Sumatera umumnya berupa candi Hindu, sebagai salah
satu contoh adalah Candi Bumiayu di Sumatera Selatan
dimana daeri artefak dan arca yang ditemukan sepeerti
lembu Nandi dan Dewa Hindu. Selain peninggalan Arca
beberapa bentuk candi memiliki corak Hindu.

Candi berasal dari kata candhika graha yang berarti
rumah Dewi Candika, yaitu Dewi maut atau Dewi
kematian Durga, oleh karena itu candi selalu dihubungkan
dengan  monumen  tempat pendharmaan  untuk
memuliakanraja yang telah meninggal. Candi merupakan
bangunan tempat ibadah dari peninggalan agama Hindu-
Budha. Istilah candi dikenal oleh masyarakat sebagai
istana, petirtaan, gapura, dan sebagainya [4]. Candi juga
merupakan struktur kuno yang . Bangunan suci sebagai
sisa-sisa sarana ritual agama Hindu dan Budha di
Indonesia Dikenal dengan nama candi sebutan yang
jarang kita temui di luar Indonesia. Nama bangunan suci
tersebut di India dikaitkan dengan tempat tinggal dewa
diantaranya “devagra, devlaya, devatayatanam, vesman,
bhavanam, prasadam, sthanam, Mandiram. Di India
Selatan bangunan suci sering disebut sebagai “koil”, di
Kamboja dikenal dengan kata “prasat” perubahan dari
kata prasada [10]. Di Jawa candi adalah sebutan popular

dalam arkeologi bangunan periode zaman penyebaran
Hindu, agak berbeda di jawa timur candi juga dikenal
dengan istilah “Cungkup” dimana menurut Rafless
cungkup juga berarti makam [8]. Dapat disimpulkan
bahwa pada dasarnya candi dapat mempunyai dua fungsi
utama, Vyaitu sebagai makam dan sebagai Kuil.
Pengamatan sejarah menunjukkan adanya interaksi antara
arsitektur candi di Indonesia dan India Selatan, yakni
bangunan yang bergaya Dravida awal atau bentuk klasik
Dravida dengan shikara berundak-undak atau diistilahkan
sebagai Dharmaja ratha [11].

Berdasarkan ~ sosoknya  bangunan  sakral
peninggalan jaman Hindu dapat dibagi menjadi lima jenis
tipe, yaitu tipe menara yang sering disebut ‘bentuk candi’
seperti Candi Prambanan, Sewu, Gedongsongo, dsb; tipe
punden baik berundak seperti candi di lereng
penanggungan maupun tak berundak seperti candi Kotes ;
tipe kolam seperti candi Watugede, candi Belahan, candi
Jalatunda, Tirta empul ; tipe stupa berundak seperti
Borobudur, maupun tak berundak seperti Palgading dan
Sumberawan ; tipe Goa seperi goa Selomangleng Kediri ,
Selomangleng Tulungagung, Goa Gajah Selain kelima
jenis tipe bentuk tersebut terdapat pula peninggalan yang
merupakan pelengkap dari kompleks bangunan sakral
atau istana dan sering pula oleh masyarakat disebut
sebagai candi vyaitu berupa gapura paduraksa seperti
Candi Bajangratu, Jedong, Plumbangan, dan gapura
bentar seperti candi Wringinlawang. Penamaan Candi
juga terkadang menjebak pola pikir para peneliti tentang
fungsi bangunan Candi, semua reruntuhan bangunan lama
yang menyisakan pondasi atau tumpukan batu selalu
diduga peninggalan bangunan candi padahal belum tentu
bangunan tersebut berupa candi. Dari sisi fungsi candi
adalah umumnya dikenal dengan bangunan suci
peribadatan umat Hindu atau Budha padahal tidak semua
struktur bangunan yang ditemukan adalah candi, sebagai
contoh di Asia Tenggara atau Indo Cina mereka tidak
mengenal istilah candi akan tetapi penamaan bangunan
berubah dengan istilah Pagoda, Stupa dan kuil. Di
Indonesia peneliti memiliki referensi didalam membaca
jenis bentuk bangunan terdahulu yang menyerupai candi
yang tersimpan pada relief candi candi di Jawa seperti
panel pada dinding candi Borobudur.

Dalam Kasus Candi Kedaton di Situs Muaro Jambi

memiliki dugaan bentuk yang tidak sepenuhnya memiliki
fungsi bangunan candi hal ini terlihat jelas dari pola tata

391


391


Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi

letak dan pagar pembatas didalam kompleks candi
tersebut. Pada dasarnya terdapat perbendaan yang cukup
jelas antara karakter CandiBudha dan Hindu dimana pada
candi Budha umumnya bersifat terbuka tanpa pagar
pembatas dan tidak terlalu menekankan zonasi profan dan
sakral akan tetapi cenderung memusat. Berbeda dengan
Candi Hindu dimana umumnya tidak memiliki tata massa
yang memusat dan simetris dan umumnya memiliki pagar
pembatas dan pembagian zonasi yang jelas unrtuk
membatasi wilayah profan dan sakral. Akan tetapi
pembagian wilayah didalam kawasan candi Hindu
berdasarkan beberapa petunjuk relief tidak memiliki
bentuk yang kompleks atau jumlah bilik nya terbatas, hal
ini berbeda dengan Candi Kedaton dimana memiliki pola
bentuk dan pembagian batas yang cukup banyak dan
masing masing memiliki pintu gerbang kecil. Melihat
bentuk pembagian ruang dapat dipastikan tidak memiliki
bentuk tata massa Candi Budha sehingga dalam hal ini
akan dilakukan kajian tata massa bangunan dengan
pendekatan sanga mandala Hindu. Dialam kajian ini
mencoba membaca pola bentuk spasial bangunan Candi
Kedaton dan merumuskan bahwa besar kemungkinan
kompleks tersebut bukan hanya bangunan candi
melainkan terdapat fungsi lain didalamnya.

Candi HIndu budha memiliki beberapa korelasi
terutama pada struktur dan ornamentasi khususnya pada
candi mataram lama dimana besar kemungkinan adanya
peminjaman manasara pada masa Budha dimana
sebelumnya memiliki pengaruh Hindu didalam Mataram
lama, berdasarkan kajiannya hal yang umumnya
membedakan karakter dari Candi Hindu dan Budha
adalah Tata massa bangunan, [3]. Berdasarkan kajianya
tata massa candi mataram kuno dibagi lagi menjadi tiga
kategori yaitu; tua, tengah dan muda. Bentuktata massa
tua umumnya memiliki bentuk yang berhadapan seperti
candi dieng. Pada era tengah sudah memiliki pengaruh
Budha dengan bentuk yang konsentris seperti candi
Prambanan. Sedangkan pada era muda umumnya sudah
terjadi pembauran konsep dan bentuk tata massa nya.
Candi budha memiliki mandala tersendiri didalam tata
massa nya berupa ajaran vajradatu dan garbhadatu.
didalam kajianya terhadap candi Muaro Takus [2].
ditemukan adanya pengaruh konfigurasi pegunungan di
sisi Barat Sumatera yang memanjang di Bukit Barisan
terhadapo tata letak Candi, selain itu konsep Jagat Raya
Budhisme juga memberikan petunjuk pada pembagian
area tempat tinggal Dewa dan Manusia (Jambu Dwipa)

dimana dalam tata massa menduduki bagian selatan
kompleks percandian.

Di Sumatera utara terdapat situs percandian yaitu Candi
Padang Lawas candi padang lawas adalah candi yang
memiliki pengaruh Budha hal ini diperkluat dengan
temuan arca Budha didalam bangunan dan sekitar candi
apabila melihat tata massa candi Padang lewas memiliki
bentuk candi terbuka tanpa pembagian sekat halaman
yang tegas akan tetapi pada situs candi Padang Lawas
seperti Candi Bahal, Tandihat dan Sipamutung hanya
memiliki pagar keliling yang menaungi semua candi
didalamnya dan memiliki gerbang, dalam hal ini sangat
jelas terdapat sinkretisme Hindu didalam bangunan Candi

tersebut [6].

Pembagian ruang sakral juga ditemukan dalam candi
mataram kuno [5]. candi dalam kosmologi Hindu Budha
merupakan simbol atau replika dari gunung meru
sedangkan lingkungan kosmos ditandai dengan desain
halaman yang ditata sedemikian rupa baik bertingkat
maupun bersekat sekat dan berlapis, ruang sakral dibentuk
dengan perletakan posisi candi Utama mengisi bagian
titik pusat yang dikelilingan halaman halaman candi atau
tingkatan podium. Adapun jumlah halaman bervariasi
mulai dari 3 halaman hingga 11 halaman. Penelitian
selanjutnya dilakukan oleh Laurentia [12]. didalam
kajianya melakukan studi komparasi antara candi di Jawa
dengan candi di India Selatan ditemukan kesamaan pola
tatanan kuil di India Selatan dan di Jawa dimana ada dua
pola massa yang ditemukan yaitu pola massa berjejer dan
pola massa berhadapan satu satu.pada masing masing pola
diduga saling mempengaruhi antara India dan di
Indonesia. Perbedaan yang ada adalah pada tata ruang
dimana di India cenderung ternaungi sedangkan di
Indonesia cenderung lebih Terbuka.

Didalam penelitianya dalam membaca relief candi
Borobudur mempelajari tata spasial candi di Jawa Atmadi
[7]. Pola halaman candi di jawa menggunakan pedoman
patokan yang sama. Dari berbagai pola dan terkait
manasara satu satunya pola halaman yang ada adalah pola
halaman dengan pagar selapis dimana ditengah halaman
terdapat bangunan konstruksi susunan batu. Pola halaman
pada relief candi Borobudur lebih mirip dengan pola
halaman candi yang ada di Jawa daripada pola halaman
india. Adapun macam halaman yang ada pada relief candi
Borobudur meliputi:1) Halaman Tunggal yang disebut
sakala, dapat berbentuk bujur sangkar, segi empat
panjang, sedangkan bentuk lainnya seperti segi enam,
delapan, segi enam belas ,bundar dan oval tidak
ditemukan. 2) Halaman yang terdiri dari Sembilan bagian
yang disebut juga Pitha. Pola halaman yang terdapat pada
Mayamata antara lain pola halaman yang terbagi menjadi
empat bagian yang disebut Paisacha atau pechak (Dagens

392


392


Ardiansyah

dalam Atmadi 1979). Halaman ini mempunyai delapan
arah orientasi arah yang ditambahkan adalah, arah timur
laut pada dewa Isa (Siva), arah tenggara pada dewa Agni
(dewa api) arah barat daya pada dewa Pavana (dewa
angina) dan barat laut pada dewa Gagana (dewa langit).
Halaman semacam ini diperuntukan bagi bangunan
bangunan pemujaan umum dan pemandian umum.

Konsep tata letak juga dikenal di Bali dengan Konsep
sanga mandalanya. Didalam kepercayaan masyarakat Bali
diperlukan keselarasan antara alam semesta, manusia
yang menjadi unsur utuh yakni Tri Hita Karana meliputi;
Atma(roh/jiwa), Prana (tenaga), dan Angga (Jasad/fisik).
Selain trihita karana juga terdapat Tri angga dan Triloka
sebagai turunnanya. Tri Angga lebih menekankan pada
tiga nilai fisik yaitu ; 1) Utama Angga (kepala), 2) Madya
Angga (badan), 3) Nista Angga (kaki) didalam bhuana
agung konsep ini dikenal juga dengan Tri Loka atau Tri
Mandala. Ketiga konsep tersebut apabila didasarkan
secara vertical maka nilai utama berada pada posisi
teratas. Tri angga juga memiliki tata nilai hulu-teben
merupakan tata nilai dalam mencapai keselarasan antara
alam semesta dan manusia. Konsep hulu-teben memiliki
beberapa orientasi;(1). Orientasi dengan konsep sumbu
ritual kangin-kauh, dimana kangin (matahari terbit)-luan
yang memiliki nilai utama dan kauh (matahari terbenam)-
teba yang memiliki nilai nista. (2) Orientasi dengan
konsep sumbu bumi kaja-kelod, dimana kaja (kearah
gunung)-luan yang memiliki nilai utama sedangkan kelod
( kearah laut)-teba memiliki nilai nista.(3) Orientasi
dengan Konsep Aksa Pertiwi, Atas bawah. Alam atas-
aksara, purusa dan alam bawah-pertiwi,pradana.konsep
ini di Bali diterapkan dalam pola ruang kosong didalam
perumahan atau lingkungan di Bali yang dikenal dengan
natah.

Konsep sumbu bumi digabung dengan konsep sumbu
ritual menghasilkan konsep sanga mandala konsep ini
menjadi pertimbangan didalam pengzoningan kegiatan
dan tata letak bangunan pada Arsitektur Bali. Menurut
Dwijendra [1]. Elemen penting lainnya yang terdapat
pada arsitektur Bali adalah padmasana dan meru pada
temuan arca pada candi di sumatera arkeolog sering
menyebutnya dengan istilah padmasana sedangkan
pengertian padmasana sendiri merupakan bentuk yang
serupa dengan candi yang dikembangkan dan
memanifestasikan nilai  ketuhanan Hyang widhi.
Sedangkan meru sendiri memiliki arti replika gunung
suci yang dipercaya tempat bersemayamnya Bhatara
Siwa. Meru apabila diuraikan memiliki dua makna, yaitu:
1) Meru sebagai perlambang atau perwujudan dari
gunung mahameru dan gunung adalah perlambang alam
semesta. 2) meru melambangkan ibu dan bapak, ibu
mengandung pengertian ibu pertiwi dan bapak
mengandung makna Aji Akasa.

didalam membaca pola tata letak massa candi diperlukan
objek pembanding didalam membacapola dan orientasi.
Dalam hal ini tahapan awal peneliti mencoba
mengumpulkan sebanyak mungkin informasi khsusnya
tentang pola-pola candi khsusnya di Sumatera kemudian
melihat beberapa yang ada di Jawa dan Bali. Selain itu
peneliti juga mengamati bentuk pola pola candi di
Indocina untuk membuka ruang dan mempelajari
kombinasi pola bentuk yang ada. Dari pengamatan pola
tersebut akan dikerucutkan kembali sesuai dengan fokus
yang ada dimana dalam hal ini adalah konsepsi Hindu
didalamnya sehingga dalam hal ini pola bentuk
peninggalan Hindudi Bali menjadi pilihan terutama puri
dan bangunan suciyang ada sedangkan untukbangunan
candi peneliti lebih menekankan pada candi di Sumatera
karenanselain memiliki kedekatan geografis juga memilki
kesamaan periode sejarah seperti can Padang Lawas
Sumatera Utara.

I1. Metode Penelitian

Penelitan terkait tata letak candi Kedaton kompleks
percandian Muaro Jambi menggunakan metode kualitatif
dengan pendekatan  studi komparasi morfologis dan
analogi, adapun pendekatan studi perbanding dengan
beberapa objek candi dan bangunan terkait seperti
bangunan suci umat Hindu memberikan gambaran yang
kuat didalam kegiatan analisis data, adapun metode
analisis menggunakan metode analisis morfologis.
Tahapan awal penelitian adalah mengobservasi bangunan
yang ada di komplek percandian Muaro Jambi dimana
didalam hal ini candi Kedaton memiliki ukuran yang
paling besar dan meiliki pembagian ruang dan pagar yang
paling banyak sehingga cukup mewakili untuk dilakukan
kajian. Dokumentasi didalam penelitian dilakukan secara
manualdan terinci dimana dialam mengambil ukuran
lapangan menggunakan meteran panjang 50 sampai 100
m sedangkan untuk mengukur dimensi pagar dan pondasi
bangunan  menggunakan meteran  berbahan  besi.
Pengukuran secara manual lebih bisa dipastikan tingkat
kebenaran dan akurasi adapun kelemahannya cukup
memakan waktu. Hasil dari pengukuran selanjutnya akan
dipindahkan kedalam bentuk digital yang diubah didalam
bentun file CAD. Untuk memahami pola bentuk dan
orientasi, selain dari hasil pengukuran peneliti juga
melihat peta citra satelitterkait orientasi ukuran
danmemngamati lingkungan dan kawasan sekitarnya.

I11. Hasil dan Pembahasan

Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi

Candi kedaton adalah salah satu kompleks candi didalam
situs Muaro Jambi, berada pada sisi Barat situs yang
memiliki jarak cukup jauh dari kumpulan candi lainnya.

393


393


Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi

Situs candi Muaro Jambi berbatasan langsung dengan
sungai Utama Batanghari (Lihat Gambar 2.1) akan tetapi
ada beberapa candi termasuk candi kedaton berada lebih
kedalam dan seolah menjauh dari sungai dan dibatasi oleh
kanal yang membentuk pagar alami untuk beberapa
komplek candi seperti candi Gedong | dan II. Melihat
pola tersebut banyak dugaan kanal tersebut tidaklah alami
melainkan rekayasa untuk mengatur muka air dan banjir.
Candi kedaton memiliki ukuran batas tapak atau pagar
keliling paling luas diantara candi lainnya setidaknya dari
arah Utara ke Selatan membentang 215 m dan dari arah
Timur ke Barat membentang sekitar 205 m.

Gambar 1. Gambar Kawasan dan posisi Candi Kedaton

Candi Kedaton memiliki pagar keliling di sepanjang batas
kompleks dengan bentuk mendekati persegi atau
perbandingan 1:1. Akses menuju bagian dalam kompleks
hanya memiliki satu gerbang utama yaitu di sisi Utara
komplek candi. Didalam komplek candi kedaton terdapat
pembagian halaman-halaman dimana masing masing
menuju setiap petak halaman dilengkapi lagi dengan
gerbang kecil. Selain itu candi kedaton memiliki zona
perantara yang membentuk ruang peralihan dari pagar
terluar menuju halaman didalam candi. Dari gerbang
utama menuju kedalam akan terlihat bangunan Candi
Utama di sisi Selatan Komplek candi, dari koridor dan
pintu gerbang utama posisi candi tidak tegak lurus
melainkan agak bergeser sedikit ke sisi Timur, akan tetapi
semua halaman pada bagian candi Utama dan Perwara
bersifat terbuka dan dibatasi halaman halaman pada sisi
Timur , Barat dan Selatan . orientasi Candi Utama adalah
menghadap ke satu sisi yaitu Utara sedangkan pada sisi
Selatan sama sekali tidak ada orientasi maupun akses
sehingga kanal tidak memiliki nilai yang penting dan
besar kemungkinan hanya sebatas pagar alami atau hal
yang mewakili elemen air.

KANAL

Gambar 2. Tapak Candi Kedaton

Sungai Batanghari sering mengalami pasang surut dan
bahkan pernah terjadi banjir sehingga hal ini dapat
menjadi pertimbangan membuat sistem kanal pada masa
tersebut, hal ini memberikan gambaran bahwa mereka
sudah memiliki pengetahuan yang baik didalam dunia
rekayasa.

Konsep Hindu Pada Tata Letak Candi Kedaton

Didalam merumuskan dugaan bahwa candi kedaton
memiliki pengaruh Hindu yang kuat khususnya tata massa
bangunan memiliki dasar yang kuat dimana setidaknya
ada dua kemungkinan hal yang mempengaruhi nya yaitu
yang pertama kepercayaan lokal atau diluar Hindu Budha
dan Kepercayaan Budha itu sendiri. Kepercayaan lokal
seperti animism dan dinamisme umumnya memilki pola
yang lebih organis tidak terlalu teratur dan jarang sekali
membentuk pola geometri yang sederhana Kkarena
kepercayaan tersebut lebih fokus pada aliran energi dan
cenderung sesuatu nya tidak kasat mata atau intangible.
Selain itu masyarakat pra Hindu Budha memiliki pola
pemujaan yang lebih sederhana seperti punden berundak,
konfigurasi susunan batu dan bahkan perletakan atau
pemujaan terhadap pepohonan dan lain sebagainya. Selain
bangunan candi lebih dikenal oleh masyarakat Hindu dan
Budha. Melihat tata letak massa dan pembagian halaman
tidak memiliki karakter Budha dimana umumnya agama
atau kepercayaan Budha tidak mengenal atau terlalu
mementingkan profan dan sakral sehingga umumnya
candi Budha tidak memiliki pembagian sekat halaman
yang rumit bahkan terkadang tidak memiliki pembatas
halaman sama sekali hal ini dapat dilihat pada candi
Borobudur dan pagota attau vihara di Indo Cina. Candi
Budha umunya memiliki bentuk yang simetris dan

394


394


Ardiansyah

konsentris dimana ada pemmbentukan hirarki secara
vertikal dan horizontal tetapi berbeda dengan Hindu
terkadang hirarki tidak mesti harus simetris.

Petunjuk bahwa candi Kedaton memiliki aliran Hindu
adalah terdapatnya pagar keliling yang tegas dan jelas dan
didalam komplek juga terdapat pembagian halaman-
halaman dan urutan sirkulasi yang jelas didalam
kompleks dimana hal ini menggambarkan adanya maksud
pembagian nilai ruang yang berbeda. Kemudaian pada sisi
kanan dan kiri tangga gerbang utama terdapat makara
dimana makara adalah hewan yang diasosiasikan sebagai
wahana atau kendaraan dewa Baruna maupun dewi
Gangga dimana kedua dewa tersebut adalah dewa
kepercayaan Hindu. Penempatan satu gerbang utama juga
merupakan ciri dari morfologi candi Hindu dimana pada
aliran budha orientasi umumnya kesegala arah atau empat
penjuru mata angin karena mereka tidak membatasi
orientasi ke satu arah saja. Karakter hindu selanjutnya
adalah adanya petunjuk keberadaan gerbang-gerbang
kecil di dalam kompleks candi yang menjadi akses
menuju ke masing masing halaman. Didalam bangunan
suci umat Hindu seperti di Bali terdapat 2 buah gerbang
dimana gerbang pertama yang berperan sebagai gerbang
utama atau gerbang bentar dan didalamnya aka nada lagi
gerbang-gerbang kecil atau yang dikenal paduraksa.
Konfigurasi candi utama dan perwara yang berhadap
hadapan juga mencerminkan pola bentuk candi Hindu
meskipun pada beberapa kasus ditemukan pada candi
Budha akan tetapi para ahli berpendapat pada candi
Budha khsusnya di nusantara masih menggunakan konsep
dan pola Hindu.

Seperti yang dikemukakan oleh Dwijendra bahwa
terdapat beberapa konsep tata letak dalam kepercayaan
Hindu dimana didalam lingkup kecil bisa menggunakan
Triangga dimana ada pengaruh letak sungai, matahari
maupun gunung .akan tetapi untuk sesuatu yang lebih
komplek ada pembagian ruang besar yang dikenal dengan
sanga mandala yang awalnya didasari oleh kepercayaan
penempatan energi  sesuai dengan arah mata angina
dimana pada bagian tengah dianggap ruang netral atau
kosong yang dikenal dengan istilah natah.

Dakshin

Gambar 3. Konsep Mandala di India, dan Bali (Sumber:
Ardiansyah, 2000)

Sanga mandala memiliki pola yang sama dengan delapan
arah mata angina dimana pada masing masing posisi
merupakan manifestasi dari energi dan dewa. Pada sisi
utara dijaga olen Dewa Wisnu yang dilambangkan dengan
warna hitam, pada sisi timur laut dijaga oleh dewa
Shambu, pada sisi timur dijaga dewa iswara, pada bagian
tenggara dijaga dewa Maheswara , pada bagian selatan
dijaga oleh Dewa Brahma, pada sisi barat daya dijaga
dewa Rudra, sedangkan sisi Barat dijaga oleh dewa
Mahadewa, sisi barat laut dijaga dewa Sangkara.
Sedangkan pada bagian pusat atau tengah dijaga oleh
dewa Siwa. Konsep ini digunakan didalam tata letak
bangunan berdasarkan nilai kesakralan. Pada pembagian
sanga mandala sangat jelas memiliki bentuk dan pola
yang sama dimana pada sisi Utara merupakan pintu
gerbang utama dan sejalan dengan Uttar. Selain itu pada
bagian tengah komplek tidak terdapat bangunnan yang
mengisinya atau kosong dimana sangat jelas memnempati
energi utama atau ruang natah.

VAYU | KUVERA ISHAN

MOON | MERCURY JUPITERKETU

AR WATER /AIR WATERETHER
StomachVspleen/anus ‘ Thymus/Throat | Brainhead

VARUNA
SATURN
EARTHAIRWATER
kidney/abdomen

NAIRUTVA YA AGNI
RAHU M VENUS
EARTH EAl E FIRE

feetbones kidney/abdomen Liver

INDRA

SUN
ETHERFIRE
heart

Gambar 4. Penerapan Sanga Mandala pada Candi
Kedaton (Sumber: Ardiansyah, 2025)

Ruang natah atau bagian tengah dari sanga mandala
memiliki pengaruh yang kuat didalam dunia arsitektur
etnik seperti di Bali pada bagian ini memang berupa
halaman kosong, seklain di Bali arsitektur Cina juga
menerapkan konsep tersebut akan tetapi dengan istilah
berbeda atau yang dikenal dengan inner courtyard. Dalam
kasus candi Kedaton pada bagian tengah tidak ksosong
melainkan terdapat candi perwara didalamnya, hal ini
yang manjadi keunikan dimana pada candi perwara
terdapat petunjuk lubang dan penampakan dudukan empat
pilar utama atau yang dikenal dengan istilah sokoguru
yang dijumpai pada bangunan wantilan atau pendopo, hal
ini terkait dengan latar belakang yang dikemukakan
sebelumnya bahwa tidak semua struktur pondasi itu
berupa bangunan candi dimana dalam hal ini bagian
tersebut digunakan oleh umat untuk duduk sambil

395


395


Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi

melakukan ritual menghadap candi utama sehingga bisa
dikategorikan sebagai ruang kosong.

Gambar 5. Pedestal 4 kolom pada candi perwara candi
Kedaton (Sumber: Ardiansyah, 2016)

Merujuk pada jumlah halaman candi yang dikemukakan
oleh atmadi didalam membaca relief candi Borobudur,
dimana umumnya memiliki tipologi hingga 11 halaman,
akan tetapi melihat peninggalan candi di jawa tidak
ditemukan yang memiliki 11 halaman melainkan hanya 3
bahkan sampai 5 halaman. Halaman yang banyak
umumnya dijumpai pada bangunan suci Hindu atau puri
agung Raja di Bali. Melihat kompleksitas halaman pada
candi Kedaton memiliki morfologi yang serupa dengan
arsitektur Hindu di Bali dimana terdapat pembagian
halaman didalam halaman bahkan terdapat koridor sempit
yang membentuk pola sirkulasi didalam tapak. Dalam
kepercayaan Hindu bahkan arah sirkulasi bisa saja
memiliki aturan dan nilai tertentu bahkan ada pintu yang
hanya dibuat umtuk orang tertentu atau hanya untuk
masuk sedangkan pintu keluar dibuat terpisah. Konsepsi
tata massa arsitektur Hindu di Bali amatlah kompleks dan
detail dan tercermin dari tata letak halaman, gerbang dan
koridor pada candi Kedaton. Berdasarkan petunjuk
keberadaan struktutr kayu pada candi perwara tidak
menutup kemungkinan didalam masing masing halaman
terdapat bangunan bangunan yang terbuat dari kayu
karena tidak mungkin ada halaman tanpa bangunan
didalamnya, hal ini diperkuat beberapa halaman yang
ditemukan tidak terdapat sisa reruntuhan puing batu yang
besar kemungkinan sebelumnya berupa bangunan-
bangunan kayu.

Keterkaitan pola sangan mandala antara tata spasial candi
kedaton dan puri atau bangunan suci Hindu di Bali
memiliki pola yang sama secara umum konsep dapat
dilihat pada bagian tengah halaman dimana pada konsep
mandala terdapat ruang kosong. Akan tetapi ruang kosong
ini bukan berarti hanya halaman tanpa bangunan

diatasnya melainkan secara maknawi tidak memiliki
energi khusus yang mewakili seperti manifestasi desa
agni atau energi lainnya. Melihat perkembangan Hindu di
Bali mengalami perkembangan dan penyederhanaan
bentuk. Pada kasus candi kedaton ruang natah masih
terlinat jelas kosong, sedangkan pada puri denpasar
terlinat full bangunan karena sudah bertranformasi,
berdasarkan beberapa kasus ruang kosong bisa diisi
bangunan tanpa memiliki nilai sakral seperti gazebo
maupun hunian tempat tinggal sehari-hari.

(@)
14°
12 |
9
(b)
=
e,
[l B_SN E§ | e =
e ([ & :
DoE || I )|
8 BTN 59 S et IR g T
] o™ il i o] B A
o | T i =
=1|| g E {3 ;r o o |
e pelleen o G| =k
!!;-‘-i 1 J[—""— [4,71. N i
¢ .|| 0 PR (e ) !
(=g | (e E e
EoeleE o0f
-l ‘@O )
m wBL O ﬁ Jl

Gambar 6. Halaman pada Candi Muaro Jambi (a),
halaman pada puri Denpasar (b)

396


396


Ardiansyah

Gerbang didalam gerbang atau halaman didalam halaman
induk adalah bukan karakter bangunan candi yang
ditemukan di Jawa pada umumya hal ini dikarenakan
bangunan candi sejatinya terbuka untuk umum dan
sifatnya tidak terlalu privat. Melihat pola halaman pada
Candi Kedaton besar kemungkinan komplek ini tidak
hanya berfungsi sebagai tempat peribadatan bisa saja ini
merupakan puri atau istana pembesar pada masa itu atau
bisa juga sebagai sekolah dimana terdapat bernaung ,
belajar atau kegiatan studio dan lain sebagainya. Melihat
keberadaan gerbang identik dengan peninggalan Hindu
baik itu seperti majapahit ataupun Hindu di Bali. Pada
bangunan suci umat Hindu atau bangunan pembesar
seperti puri umumnya terdapat dua jenis gerbang yaitu
gerbang utama dan gerbang pembagi yang terdapat
diruang dalam, gerbang utama umumnya memiliki ukuran
paling besar dan membentuk dua pilar tanpa nagungan
atap atau penutup diatasnya sedangkan gerbang
lingkungan didalam halaman memiliki ukuran lebih kecil
bahkan beberapa memiliki penutup atap diatasnya yang
masih banyak dijumpai di beberapa tempat di Jawa dan
Bali.

(@) (b)

Gambar 7. Gerbang utama candi bentar majapahit (a),
gerbang utama bentar Bali (b), gerbang utama candi
Kedaton Muaro Jambi (c).

Secara morfologis tampilan pondasi gerbang candi
Kedaton sangat identic dengan gerbang candi bentar atau
gerbang bentar yang membedakan adalah terdapatnya
makara pada sisi kanan dan kiri bagian tangga yang
memiliki karakter candi kuno sedangkan pada bangunan
Gerbang di Bali bentuknya sdh berubah bahkan diganti
dengan ular naga dan patung lainnya.

Keberadaan gerbang lingkungan dan lorong penghubung
yang memanjang sangat identik dengan pola bangunan
Hindu dimana pada bangunan budha koridor umumnya
bersifat konsentris dan bahkan tidak terdapat sekat
pembatas seperti bangunan pagoda di Indo Cina yang
menyebar tanpa pagar dan bersifat cluster tetapi
membentuk kumpulan dalam satu kawasan. Bahkan
dalam beberapa kasus koridir sirkulasi dibentuk bukan
oleh pembatas berupa pagar melainkan deretan massa
bangunan candi perwara yang membentuk pola tertentu
seperti grid atau radial. Keberadaan gerbang menunjukan
ada kegiatan yang memerlukan privasi dan perbedaan
nilai antar halaman yang menegaskan bagian profane dan
sakral.

Gambar 8. Gerbang lingkungan halaman dalam atau
paduraksa

Dalam kepercayaan Hindu mereka mengenal istilah
Makro cosmos dan Micro Kosmos dimana dalam hal ini
skala terkadang tidaklah mutlak sebagai contoh tubuh
manusia adalah gambaran kecil dari manifestasi alam
semesta, hal inilah yang mendasari pemikiran tentang
pengisi ruang didalam halaman tempat Suci. Di Bali tata
letak bangunan suci memiliki pola tertentu dan banyak
bangunan yang mengisi setiap sisi ruang pura dimana
setiap bangunan seperti Bale, pelinggih, padmasana dan
elemen pengisi lainnya bahkan pohon memiliki aturan
dan tata nilai yang tidak bisa diletakan sembarangan
melainkan melalui perhitungan .

397


397


Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi

Di nusantara pada masa Hindu kuno dalam komplek
percandian terdapat beberapa massa candi umumnya
dibagi menjadi candi utama dan candi perwara. Sebagai
contoh pada candi Prambanan terdapat candi Utama dan
candi perwara yang saling berhadapan dan elemen candi
perwara yang lebih kecil membentuk pola mengisi
halaman candi. Didalam tata letak massa sering dijumpai
struktur bangunan kecil dengan pola letak seolah
menyebar dan mengisi atau mengitari beberapa bangunan
utama, pada dasarnya bangunan tersebut memiliki nilai
yang sakral yang mewakili keberadaan dewa, gunung dan
elemen semesta lainnya. Keberadaan bangunan kecil juga
terdapat pada sisa pondasi didalam halaman halaman
candi kedaton yang membentuk pola tertentu dan tidak
konsentris atau simetris hal ini sangatlah jelas didalam
perletakan memiliki makna tertentu dan identik dengan
aliran Hindu. Bangunan suci umat Hindu di Bali saat ini
tidak lagi memerlukan bangunan candi yang memiliki
ukuran dimensi yang besar melainkan hanya perwakilan
bangunan yang memiliki dimensi lebih kecil sebagai
contoh didalam membuat replika sebuah gunung sudah
diwakilkan oleh bangunan vertikal yang memiliki bentuk
atap bertingkat yang dikenal dengan pelinggih meru.
Bangunan candi yang melambangkan singgasana Tuhan
juga mengalami transformasi menjadi berupa padmasana
dengan dimensi yang jauh lebih kecil disbanding dengan
candi kuno pada umumnya.

Gambar 9. Bangunan pelinggih pada bangunan suci umat
Hindu di Bali

Melihat tata letak massa utama pada candi Kedaton
bangunan utama memiliki konsep perletakan yang sama
dengan pura Hindu di Bali yang dikenal dengan Utama
Mandala umumnya berada pada sisi paling dalam dimana
penempatanya di posisi tertinggi atau terjauh dari pintu
masuk dan dipercaya memiliki posisi paling dekat dengan
dewa. Selain itu terdapat halaman mengelilingi bangunan
utama juga memberikan nilai yang kuat sebagai bentuk
peralihan dan menggambarkan konsep trimandala yaitu
nista mandala atau area terluar, madya mandala area
tengah dan utama mandala atau area dalam.

KESIMPULAN

Didalam kajian ini peneliti tidak mendalami analisis
secara rici terkait sejauh mana pengaruh Hindu didalam
keberadaan candi Kedaton, akan tetapi peneliti mencoba
mnarik petunjuk awal yang kuat akan keberadaan konsep
tersebut seperti keberadaan pembagian halaman yang
cukup tegas mandakan bukan sifat dari pola candi Budha
pada umumnya, selain itu keberadaan gerbang induk dan
gerbang halaman kecil menandakan pembagian ruang
profan dan sakral yang tegas dimana konsep tersebut tidak
dijumpai pada candi Budha. Canedi budha umumnya
menekankan sifat hirarki vertikal dan horizontal itupun
sifatnya konsentris bukan Kluster seperti konsep Hindu.
Sanga mandala di Bali mengalami perkembangan bentuk
dimana ada beberapa bagian bisa diwakilkan
melaluipadmasana atau perwakilan bentuk seperti
kehadiran posisi dewa tertentu bisa diletakan bangunan
kecil yang sebbagai simbolilasi, sedangkan pada
candikedaton masih sangat jelas pembagian perkelompok
yang dapat dilihat dari posisi tengah berupa ruang kosong
yang dikenal sebagai ruang natah. Penelitian ini membuka
kemungkinan penelitian yang lebih detail terkait analisis
bentuk gerbang , bangunan dan ragam hias terkait
kepercayaan Hindu.

Daftar Pustaka

[1] A. Dwijendra “ Arsitektur Bangunan Suci Hindu
Berdasarkan Asta Kosala Kosali”, Bali; UNUD
Press, cetakan ke-2, 2009

[2] Ardiansyah, W. Fransiska and S.M. Nabila,
Konsepsi Tata Letak Candi-Candi Muaro Takus”,
Palembang, UNSRI Jurnal Archivisual vol.4, n.1,
pp. 33-40, 2024

[3] MLA. Tuyu and R.P. Herwindo, “ Relation of
Typomorphology of Hindu and Buddhist Temples In
The Ancient Mataram”, Bandung, Unpar Jurnal
RISA vol.5, n.2, pp. 102-116, 2021

[4] M. Maryanto DA , Mengenal Candi, Klaten : Citra
Aji Parama ISBN 9789793483504, 2007

398


398


Ardiansyah

[5] N. Wirasanti, “ Struktur dan Sistem Tanda Ruang
Sakral Candi”, Jurnal Univ Sebelas Maret
,Internasional Seminar Prasasti Ill; Current Research
in Linguistics, 2016

[6] P.T. Ayeris, “ Studi Penjajaran Candi Buddha di
Padang Lawas Sumatera Utara dan Mataram
Kuno”, Bandung, UNPAR, Skripsi 50, 2021

[7] P. Atmadi, “ Beberapa Patokan Perancangan
Candi”, Proyek Pelita Borobudur Seri C, n.2,1979

[8] Soekmono, R, The Javanese Candi: Function and
Meaning, volume XVII, 1995

[9] Soekmono, RCandi, Fungsi dan Pengertiannya.
Disertasi Doktor, Universitas Indonesia, Jakarta.
1974

[10] Sedyawati, Edi. Dkk , Candi Indonesia ;Seri Jawa.
Cetakan Pertama. Jakarta ;Direktorat Pelestarian
Cagar Budaya dan Permuseuman, Direktorat
Kebudayaan. Kementrian Pendidikan dan
Kebudayaan. 2013.

[11] Volwahsen, Andreas .Living Architecture . India,
New York, Grosset & Dunlap,
Inc.1969

[12] F. Laurentia & Y. Saliya. “ Komparasi Tata Massa
Ruang, Ornamen Kuil Hindu India Selatan dengan
Candi Jawa”, Jurnal Riset Arsitektur RISA Univ
Parahyangan vol 4. n 04, 2020

399


399


	I. Pendahuluan
	Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi
	Konsep Hindu Pada Tata  Letak Candi Kedaton
	Daftar Pustaka
	[1]  A. Dwijendra  “ Arsitektur Bangunan Suci Hindu Berdasarkan Asta Kosala Kosali”, Bali; UNUD Press, cetakan ke-2, 2009

