
Seminar Nasional AVoER 17 

Palembang, 5 – 6 November 2025 

STUDI TATA LETAK CANDI KEDATON MUARO JAMBI SEBAGAI PENGARUH HINDU 

Ardiansyah1, R. Drastiani1, R. Fikran1 

1Teknik Arsitektur, Universitas Sriwijaya, Palembang 
*Corresponding author e-mail: ardiansyah_st@yahoo.com 

ABSTRAK:  Peninggalan bangunan Candi yang diketahui umumnya  di Pulau Jawa akan tetapi bukan berarti diluar pulau 

jawa tidak terdapat bangunan candi melainkan masih banyak bangunan candi yang belum dilakukan pemugaran atau 

rekonstruksi. Pulau Sumatera adalah pulau yang yang juga banyak memiliki peninggalan reruntuhan bangunan candi 

setidaknya mulai dari bagian utara Sumatra hingga Selatan memiliki banyak peninggalan situs Percandian salah satunya 

Situs Percandian Muaro Jambi. Salah satu kelompok percandian yang cukup besar didalam situs tersebut adalah Candi 

Kedaton didalam komplek candi tersebut proses rekonstruksi hanya pada bagian kaki candi akan tetapi bentuk pola tata 

letak berupa gerbang dan pagar pembatas utama dan  pagar didalam kompleks memberikan petunjuk yang jelas akan pola 

tata letak bangunan. Latar belakang penelitian ini adalah perlunya mendapatkan informasi terkait faktor yang 

mempengaruhi pola bentuk tata letak massa candi kedaton ditengah pendapat yang hanya menguatkan pengaruh Budha 

yang kuat sedangkan kemungkinan pengaruh Hindu juga tidak bisa dikesampingkan. Penelitian ini juga bertujuan melihat 
sejauh mana pengaruh konsep Hindu didalam tata massa bangunan. Metode yang digunakan didalam penelitian ini adalah 

kualitatif dengan metode analisis mengutamakan studi komparasi dan analogi dengan kasus yang ada dan melihat kajian 

teoritik terkait konsepsi dan perkembangan penilitian terkait. Hasil dari kajian menunjukan pola letak candi kedaton adalah 

memberikan petunjuk pola tata spasial arsitektur Hindu sehingga membuka informasi penting yang dapat merubah 

pandangan dan garis besar penelitian candi di Sumatera. 

Kata Kunci: tata letak, arsitektur candi, muaro jambi (,) 

ABSTRACT: While temple remains are generally known on the island of Java, this doesn't mean they aren't found outside 

of Java. Many remain untouched and unrestored. Sumatra, at least from the north to the south, boasts numerous temple 

ruins, including the Muaro Jambi Temple Site. One of the large temple groups in the site is the Kedaton Temple in the 

temple complex, the reconstruction process is only at the base of the temple, but the shape of the layout pattern in the form 

of the gate and the main fence and the fence inside the complex provide a clear indication of the layout pattern of the 

building. The background of this research is the need to obtain information related to the factors that influence the layout 

pattern of the Kedaton temple mass amidst opinions that only strengthen the strong Buddhist influence while the possibility 

of Hindu influence cannot be ruled out. This study also aims to examine the extent of the influence of Hindu concepts on the 

building's massing. The method used in this study is qualitative, with analysis prioritizing comparative and analogous 

studies with existing cases and examining theoretical studies related to the concept and development of related research. 

The results of the study indicate that the layout of the Kedaton temple provides clues to the spatial pattern of Hindu 

architecture, thus revealing important information that could change the perspective and outline of temple research in 

Sumatra. 

Keywords: spatial arrangement, architecture of temple, muaro jambi 

 

 

 

 

 

 

390



Ardiansyah 

 

I. Pendahuluan 

Sejarah Sumatera tidak terlepas dari namakerajaan 

Maritim Sriwijaya yang pernah menguasai hampir seluruh 

pesisir bagian barat Nusantara hingga sebagian Asia 

Tenggara. Berdasarkan peninggalan prasaasti-prasasti 

Sriwijaya menggambarkan pengaruh agama Budha yang 

kuat dalam kepercayaan dan politik. Selain prasasti 

catatan perjalanan yang berkunjung juga mempertegas 

bahwa Sriwijaya sebagai pusat belajar agama Budha, 

bahkan  Sriwijaya sempat membuat  sekolah atau setara 

perguruan tinggi di Nalanda India. Dalam kajian ini tidak 

terlalu menekankan aspek agama maupun kepercayaan 

akan tetapi melihat bagaimana kepercayaan 

mempengaruhi sebuah artefak peninggalan sebuah 

peradaban. Nilai dan ide dari kebudayaan umumnya akan 

mempengaruhi bentuk dan karakter sebuah artefak 

dimana bangunan candi sebagai karya arsitektur 

merupakan salah satu bagian dari artefak itu sendiri . dari 

beberapa penelitian dan pandangan masyarakat umum 

peninggalan candi di Sumatera sebagai bentuk candi 

Budha hal ini dikarenakan tahun berdirinya bangunan 

tersebut pada masa Sriwijaya akan tetapi  fakta 

dilapangan menunjukan beberapa peninggalan candi di 

Sumatera umumnya berupa candi Hindu, sebagai salah 

satu contoh adalah Candi Bumiayu di Sumatera Selatan 

dimana daeri artefak dan arca yang ditemukan sepeerti 

lembu Nandi dan Dewa Hindu. Selain peninggalan Arca 

beberapa bentuk candi memiliki corak Hindu. 

 

Candi berasal dari kata candhika graha yang berarti 

rumah Dewi Candika, yaitu Dewi maut atau Dewi 

kematian Durga, oleh karena itu candi selalu dihubungkan 

dengan monumen tempat pendharmaan untuk 

memuliakanraja yang telah meninggal.  Candi merupakan 

bangunan tempat ibadah dari peninggalan agama Hindu-

Budha. Istilah candi  dikenal oleh masyarakat sebagai 

istana, petirtaan, gapura, dan sebagainya [4]. Candi juga 

merupakan struktur kuno yang . Bangunan suci sebagai 

sisa-sisa sarana ritual agama Hindu dan Budha di 

Indonesia Dikenal dengan nama candi sebutan yang 

jarang kita temui di luar Indonesia. Nama bangunan suci 

tersebut di India dikaitkan dengan tempat tinggal dewa 

diantaranya “devagra, devlaya, devatayatanam, vesman, 

bhavanam, prasadam, sthanam, Mandiram. Di India 

Selatan bangunan suci sering disebut sebagai ”koil”, di 

Kamboja dikenal dengan kata “prasat” perubahan dari 

kata prasada [10]. Di Jawa candi adalah sebutan popular 

dalam arkeologi bangunan periode zaman penyebaran 

Hindu, agak berbeda di jawa timur candi juga dikenal 

dengan istilah “Cungkup” dimana menurut Rafless 

cungkup juga berarti makam [8]. Dapat disimpulkan 

bahwa pada dasarnya candi dapat mempunyai dua fungsi 

utama, yaitu sebagai makam dan sebagai kuil. 

Pengamatan sejarah menunjukkan adanya interaksi antara 

arsitektur candi di Indonesia dan India Selatan, yakni 

bangunan yang bergaya Dravida awal atau bentuk klasik 

Dravida dengan shikara berundak-undak atau diistilahkan 

sebagai Dharmaja ratha [11]. 

 

       Berdasarkan sosoknya bangunan sakral 

peninggalan jaman Hindu dapat dibagi menjadi lima jenis 

tipe, yaitu tipe menara yang sering disebut ‘bentuk candi’ 

seperti Candi Prambanan, Sewu, Gedongsongo, dsb; tipe 

punden baik berundak seperti candi di lereng 

penanggungan maupun tak berundak seperti candi Kotes ; 

tipe kolam seperti candi Watugede, candi Belahan, candi 

Jalatunda, Tirta empul ; tipe stupa berundak seperti 

Borobudur, maupun tak berundak seperti Palgading dan 

Sumberawan ; tipe Goa seperi goa Selomangleng Kediri , 

Selomangleng Tulungagung, Goa Gajah Selain kelima 

jenis tipe bentuk tersebut terdapat pula peninggalan yang 

merupakan pelengkap dari kompleks bangunan sakral 

atau istana dan sering pula oleh masyarakat disebut 

sebagai candi yaitu berupa gapura paduraksa seperti 

Candi Bajangratu, Jedong, Plumbangan, dan gapura 

bentar seperti candi Wringinlawang. Penamaan Candi 

juga terkadang menjebak pola pikir para peneliti tentang 

fungsi bangunan Candi, semua reruntuhan bangunan lama 

yang menyisakan pondasi atau tumpukan batu selalu 

diduga peninggalan bangunan candi padahal belum tentu 

bangunan tersebut berupa candi. Dari sisi fungsi candi 

adalah umumnya dikenal dengan bangunan suci 

peribadatan umat Hindu atau Budha padahal tidak semua 

struktur bangunan yang ditemukan adalah candi, sebagai 

contoh di Asia Tenggara atau Indo Cina mereka tidak 

mengenal istilah candi akan tetapi penamaan bangunan 

berubah dengan istilah Pagoda, Stupa dan kuil. Di 

Indonesia  peneliti memiliki referensi didalam membaca 

jenis bentuk bangunan terdahulu yang menyerupai candi 

yang tersimpan pada relief candi candi di Jawa seperti 

panel pada dinding candi Borobudur. 

 

Dalam Kasus Candi Kedaton di Situs Muaro Jambi 

memiliki dugaan bentuk yang tidak sepenuhnya memiliki 

fungsi bangunan candi hal ini terlihat jelas dari pola tata 

391



Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi 

letak dan pagar pembatas didalam kompleks candi 

tersebut. Pada dasarnya terdapat perbendaan yang cukup 

jelas antara karakter CandiBudha dan Hindu dimana pada 

candi Budha umumnya bersifat terbuka tanpa pagar 

pembatas dan tidak terlalu menekankan zonasi profan dan 

sakral akan tetapi cenderung memusat. Berbeda dengan 

Candi Hindu dimana umumnya tidak memiliki tata massa 

yang memusat dan simetris dan umumnya memiliki pagar 

pembatas dan pembagian zonasi yang jelas unrtuk 

membatasi wilayah profan dan sakral. Akan tetapi 

pembagian wilayah didalam kawasan candi Hindu 

berdasarkan beberapa petunjuk relief tidak memiliki 

bentuk yang kompleks atau jumlah bilik nya terbatas, hal 

ini berbeda dengan Candi Kedaton dimana memiliki pola 

bentuk dan pembagian batas yang cukup banyak dan 

masing masing memiliki pintu gerbang kecil. Melihat 

bentuk pembagian ruang dapat dipastikan tidak memiliki 

bentuk tata massa Candi Budha sehingga dalam hal ini 

akan dilakukan kajian tata massa bangunan dengan 

pendekatan sanga mandala Hindu. Dialam kajian ini 

mencoba membaca pola bentuk spasial bangunan Candi 

Kedaton dan merumuskan bahwa besar kemungkinan 

kompleks tersebut bukan hanya bangunan candi 

melainkan terdapat fungsi lain didalamnya.  

 

Candi HIndu budha memiliki beberapa korelasi 

terutama pada struktur dan ornamentasi khususnya pada 

candi mataram lama dimana besar kemungkinan adanya 

peminjaman manasara pada masa Budha dimana 

sebelumnya memiliki pengaruh Hindu didalam Mataram 

lama, berdasarkan kajiannya hal yang umumnya 

membedakan karakter dari Candi Hindu dan Budha 

adalah Tata massa bangunan, [3]. Berdasarkan kajianya 

tata massa candi mataram kuno dibagi lagi menjadi tiga 

kategori yaitu; tua, tengah dan muda. Bentuktata massa 

tua umumnya memiliki bentuk yang berhadapan seperti 

candi dieng. Pada era tengah sudah memiliki pengaruh 

Budha dengan bentuk yang konsentris seperti candi 

Prambanan. Sedangkan pada era muda umumnya sudah 

terjadi pembauran konsep dan bentuk tata massa nya. 

Candi budha memiliki mandala tersendiri didalam tata 

massa nya berupa ajaran vajradatu dan garbhadatu. 

didalam kajianya terhadap candi Muaro Takus [2]. 

ditemukan adanya pengaruh konfigurasi pegunungan di 

sisi Barat Sumatera yang memanjang di Bukit Barisan 

terhadapo tata letak Candi, selain itu konsep Jagat Raya 

Budhisme juga memberikan petunjuk pada pembagian 

area tempat tinggal Dewa dan Manusia (Jambu Dwipa) 

dimana dalam tata massa menduduki bagian selatan 

kompleks percandian.  

Di Sumatera utara terdapat situs percandian yaitu Candi 

Padang Lawas candi padang lawas adalah candi yang 

memiliki pengaruh Budha hal ini diperkluat dengan 

temuan arca Budha didalam bangunan dan sekitar candi 

apabila melihat tata massa candi Padang lewas memiliki 

bentuk candi terbuka tanpa pembagian sekat halaman 

yang tegas akan tetapi pada situs candi Padang Lawas 
seperti Candi Bahal, Tandihat dan Sipamutung hanya 

memiliki pagar keliling yang menaungi semua candi 

didalamnya dan memiliki gerbang, dalam hal ini sangat 

jelas terdapat sinkretisme Hindu didalam bangunan Candi 

tersebut [6]. 

Pembagian ruang sakral juga ditemukan dalam candi 

mataram kuno [5]. candi dalam kosmologi Hindu Budha 

merupakan simbol atau replika dari gunung meru 

sedangkan lingkungan kosmos ditandai dengan desain 

halaman yang ditata sedemikian rupa baik bertingkat 

maupun bersekat sekat dan berlapis, ruang sakral dibentuk 

dengan perletakan posisi candi Utama mengisi bagian 

titik pusat yang dikelilingan halaman halaman candi atau 

tingkatan podium. Adapun jumlah halaman bervariasi 
mulai dari 3 halaman hingga 11 halaman. Penelitian 

selanjutnya dilakukan oleh Laurentia [12]. didalam 

kajianya melakukan studi komparasi antara candi di Jawa 

dengan candi di India Selatan ditemukan kesamaan pola 

tatanan kuil di India Selatan dan di Jawa dimana ada dua 

pola massa yang ditemukan yaitu pola massa berjejer dan 
pola massa berhadapan satu satu.pada masing masing pola 

diduga saling mempengaruhi antara India dan di 

Indonesia. Perbedaan yang ada adalah pada tata ruang 

dimana di India cenderung ternaungi sedangkan di 

Indonesia cenderung lebih Terbuka.  

Didalam penelitianya dalam membaca relief candi 

Borobudur mempelajari tata spasial candi di Jawa Atmadi 

[7]. Pola halaman candi di jawa menggunakan pedoman 

patokan yang sama. Dari berbagai pola dan terkait 

manasara satu satunya pola halaman yang ada adalah pola 

halaman dengan pagar selapis dimana ditengah halaman 

terdapat bangunan konstruksi susunan batu. Pola halaman 

pada relief candi Borobudur lebih mirip dengan pola 

halaman candi yang ada di Jawa daripada pola halaman 

india. Adapun macam halaman yang ada pada relief candi 

Borobudur meliputi:1) Halaman Tunggal yang disebut 

sakala, dapat berbentuk bujur sangkar, segi empat 

panjang, sedangkan bentuk lainnya seperti segi enam, 

delapan, segi enam belas ,bundar dan oval tidak 
ditemukan. 2) Halaman yang terdiri dari Sembilan bagian 

yang disebut juga Pitha. Pola halaman yang terdapat pada 

Mayamata antara lain pola halaman yang terbagi menjadi 

empat bagian yang disebut Paisacha atau pechak (Dagens 

392



Ardiansyah 

 

dalam Atmadi 1979).  Halaman ini mempunyai delapan 

arah orientasi arah yang ditambahkan adalah, arah timur 

laut pada dewa Isa (Siva), arah tenggara pada dewa Agni 

(dewa api) arah barat daya pada dewa Pavana (dewa 
angina) dan barat laut pada dewa Gagana (dewa langit). 

Halaman semacam ini diperuntukan bagi bangunan 

bangunan pemujaan umum dan pemandian umum. 

Konsep tata letak juga dikenal di Bali dengan Konsep 

sanga mandalanya. Didalam kepercayaan masyarakat Bali 

diperlukan keselarasan antara alam semesta, manusia 

yang menjadi unsur utuh yakni Tri Hita Karana meliputi; 

Atma(roh/jiwa), Prana (tenaga), dan Angga (Jasad/fisik). 

Selain trihita karana juga terdapat Tri angga dan Triloka 

sebagai turunnanya. Tri Angga lebih menekankan pada 

tiga nilai fisik yaitu ; 1) Utama Angga (kepala), 2) Madya 
Angga (badan), 3) Nista Angga (kaki) didalam bhuana 

agung konsep ini dikenal juga dengan Tri Loka atau Tri 

Mandala. Ketiga konsep tersebut apabila didasarkan 

secara vertical maka nilai utama berada pada posisi 

teratas. Tri angga juga memiliki tata nilai hulu-teben 

merupakan tata nilai dalam mencapai keselarasan antara 

alam semesta dan manusia. Konsep hulu-teben memiliki 

beberapa orientasi;(1). Orientasi dengan konsep sumbu 

ritual kangin-kauh, dimana kangin (matahari terbit)-luan 

yang memiliki nilai utama dan kauh (matahari terbenam)-

teba yang memiliki nilai nista. (2) Orientasi dengan 

konsep sumbu bumi kaja-kelod, dimana kaja (kearah 
gunung)-luan yang memiliki nilai utama sedangkan kelod 

( kearah laut)-teba memiliki nilai nista.(3) Orientasi 

dengan Konsep Aksa Pertiwi, Atas bawah. Alam atas-

aksara, purusa dan alam bawah-pertiwi,pradana.konsep 

ini di Bali diterapkan dalam pola ruang kosong didalam 

perumahan atau lingkungan di Bali yang dikenal dengan 

natah. 

Konsep sumbu bumi digabung dengan konsep sumbu 

ritual menghasilkan konsep sanga mandala konsep ini 

menjadi pertimbangan didalam pengzoningan kegiatan 

dan tata letak bangunan pada Arsitektur Bali. Menurut 

Dwijendra [1]. Elemen penting lainnya yang terdapat 

pada arsitektur Bali adalah padmasana dan meru pada 

temuan arca pada candi di sumatera arkeolog sering 

menyebutnya dengan istilah padmasana sedangkan 

pengertian padmasana sendiri merupakan bentuk yang 

serupa dengan candi yang dikembangkan dan 

memanifestasikan nilai ketuhanan Hyang widhi. 
Sedangkan meru sendiri memiliki arti replika  gunung 

suci yang dipercaya tempat bersemayamnya Bhatara 

Siwa. Meru apabila diuraikan memiliki dua makna, yaitu: 

1) Meru sebagai perlambang atau perwujudan dari 

gunung mahameru dan gunung adalah perlambang alam 

semesta. 2) meru melambangkan ibu dan bapak, ibu 

mengandung pengertian ibu pertiwi dan bapak 

mengandung makna Aji Akasa. 

didalam membaca pola tata letak massa candi diperlukan 

objek pembanding didalam membacapola dan orientasi. 

Dalam hal ini tahapan awal peneliti mencoba 

mengumpulkan sebanyak mungkin informasi khsusnya 
tentang pola-pola candi khsusnya di Sumatera kemudian 

melihat beberapa yang ada di Jawa dan Bali. Selain itu 

peneliti juga mengamati bentuk pola pola candi di 

Indocina untuk membuka ruang dan mempelajari 

kombinasi pola bentuk yang  ada. Dari pengamatan pola 

tersebut akan dikerucutkan kembali sesuai dengan fokus 

yang ada dimana dalam hal ini adalah konsepsi Hindu 

didalamnya sehingga dalam hal ini pola bentuk 

peninggalan Hindudi Bali menjadi pilihan terutama puri 

dan bangunan suciyang ada sedangkan untukbangunan 

candi peneliti lebih menekankan pada candi di Sumatera 
karenanselain memiliki kedekatan geografis juga memilki 

kesamaan periode sejarah seperti can Padang Lawas 

Sumatera Utara.  

II. Metode Penelitian 

Penelitan terkait tata letak candi Kedaton kompleks 

percandian Muaro Jambi menggunakan metode kualitatif 

dengan pendekatan  studi komparasi morfologis dan 

analogi, adapun pendekatan studi perbanding dengan 

beberapa objek  candi dan bangunan terkait  seperti 

bangunan suci umat Hindu memberikan gambaran yang 

kuat didalam kegiatan analisis data, adapun metode 

analisis menggunakan metode analisis morfologis. 
Tahapan awal penelitian adalah mengobservasi bangunan 

yang ada di komplek percandian Muaro Jambi dimana 

didalam hal ini candi Kedaton memiliki ukuran yang 

paling besar dan meiliki pembagian ruang dan pagar yang 

paling banyak sehingga cukup mewakili untuk dilakukan 

kajian. Dokumentasi didalam penelitian dilakukan secara 

manualdan terinci dimana dialam mengambil ukuran 

lapangan menggunakan meteran panjang 50 sampai 100 

m sedangkan untuk mengukur dimensi pagar dan pondasi 

bangunan menggunakan meteran berbahan besi. 

Pengukuran secara manual lebih bisa dipastikan tingkat 
kebenaran dan akurasi adapun kelemahannya cukup 

memakan waktu. Hasil dari pengukuran selanjutnya akan 

dipindahkan kedalam bentuk digital yang diubah didalam 

bentun file CAD. Untuk memahami pola bentuk dan 

orientasi, selain dari hasil pengukuran peneliti juga 

melihat peta citra satelitterkait orientasi ukuran 

danmemngamati lingkungan dan kawasan sekitarnya.   

III.  Hasil dan Pembahasan 

Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi 

Candi kedaton adalah salah satu kompleks candi didalam 

situs Muaro Jambi, berada pada sisi Barat situs yang 

memiliki jarak cukup jauh dari kumpulan candi lainnya. 

393



Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi 

Situs candi Muaro Jambi berbatasan langsung dengan 

sungai Utama Batanghari (Lihat Gambar 2.1) akan tetapi 

ada beberapa candi termasuk candi kedaton berada lebih 

kedalam dan seolah menjauh dari sungai dan dibatasi oleh 

kanal yang membentuk pagar alami untuk beberapa 
komplek candi seperti candi Gedong I dan II. Melihat 

pola tersebut banyak dugaan kanal tersebut tidaklah alami 

melainkan rekayasa untuk mengatur muka air dan banjir. 

Candi kedaton memiliki ukuran batas tapak atau pagar 

keliling paling luas diantara candi lainnya setidaknya dari 

arah  Utara ke Selatan membentang 215 m dan dari arah 

Timur ke Barat membentang sekitar 205 m.  

 

Gambar 1. Gambar Kawasan dan posisi Candi Kedaton 

Candi Kedaton memiliki pagar keliling di sepanjang batas 

kompleks dengan bentuk mendekati persegi atau 

perbandingan 1:1. Akses menuju bagian dalam kompleks 

hanya memiliki satu gerbang utama yaitu di sisi Utara 
komplek candi. Didalam komplek candi kedaton terdapat 

pembagian halaman-halaman dimana masing masing 

menuju setiap petak halaman dilengkapi lagi dengan 

gerbang kecil. Selain itu candi kedaton memiliki zona 

perantara  yang membentuk ruang peralihan dari pagar 

terluar menuju halaman didalam candi. Dari gerbang 

utama menuju kedalam akan terlihat bangunan Candi 

Utama di sisi Selatan Komplek candi, dari koridor dan 

pintu gerbang utama posisi candi tidak tegak lurus 

melainkan agak bergeser sedikit ke sisi Timur, akan tetapi 

semua halaman pada bagian candi Utama dan Perwara 

bersifat terbuka dan dibatasi halaman halaman pada sisi 
Timur , Barat dan Selatan . orientasi Candi Utama adalah 

menghadap ke satu sisi yaitu Utara sedangkan pada sisi 

Selatan sama sekali tidak ada orientasi maupun akses 

sehingga kanal tidak memiliki nilai yang penting dan 

besar kemungkinan hanya sebatas pagar alami atau hal 

yang mewakili elemen air. 

 

Gambar 2.  Tapak Candi Kedaton 

Sungai Batanghari sering mengalami pasang surut dan 

bahkan pernah terjadi banjir sehingga hal ini dapat 

menjadi pertimbangan membuat sistem kanal pada masa 

tersebut, hal ini memberikan gambaran bahwa mereka 
sudah memiliki pengetahuan  yang baik didalam dunia 

rekayasa.  

Konsep Hindu Pada Tata  Letak Candi Kedaton 

Didalam merumuskan dugaan bahwa candi kedaton 

memiliki pengaruh Hindu yang kuat khususnya tata massa 

bangunan  memiliki dasar yang kuat dimana setidaknya 

ada dua kemungkinan hal yang mempengaruhi nya yaitu 

yang pertama kepercayaan lokal atau diluar Hindu Budha 

dan Kepercayaan Budha itu sendiri. Kepercayaan lokal 

seperti animism dan dinamisme umumnya memilki pola 

yang lebih organis tidak terlalu teratur dan jarang sekali 

membentuk pola geometri yang sederhana karena 

kepercayaan tersebut lebih fokus pada aliran energi dan 

cenderung sesuatu nya tidak kasat mata atau intangible. 
Selain itu masyarakat pra Hindu Budha memiliki pola 

pemujaan yang lebih sederhana seperti punden berundak, 

konfigurasi susunan batu dan bahkan perletakan atau 

pemujaan terhadap pepohonan dan lain sebagainya. Selain 

bangunan candi lebih dikenal oleh masyarakat Hindu dan 

Budha. Melihat tata letak massa dan pembagian halaman 

tidak memiliki karakter Budha dimana umumnya agama 

atau kepercayaan Budha tidak mengenal atau terlalu 

mementingkan profan dan sakral sehingga umumnya 

candi Budha tidak memiliki pembagian sekat halaman 

yang rumit bahkan terkadang tidak memiliki pembatas 
halaman sama sekali hal ini dapat dilihat pada candi 

Borobudur dan pagota attau vihara di Indo Cina. Candi 

Budha umunya memiliki bentuk yang simetris dan 

394



Ardiansyah 

 

konsentris dimana ada pemmbentukan hirarki secara 

vertikal dan horizontal tetapi berbeda dengan Hindu 

terkadang hirarki tidak mesti harus simetris.  

Petunjuk bahwa candi Kedaton memiliki aliran Hindu 
adalah terdapatnya pagar keliling yang tegas dan jelas dan 

didalam komplek juga terdapat pembagian halaman-

halaman dan urutan sirkulasi yang jelas didalam 

kompleks dimana hal ini menggambarkan adanya maksud 

pembagian nilai ruang yang berbeda. Kemudaian pada sisi 

kanan dan kiri tangga gerbang utama terdapat makara 

dimana makara adalah hewan yang diasosiasikan sebagai 

wahana atau kendaraan dewa Baruna maupun dewi 

Gangga dimana kedua dewa tersebut adalah dewa 

kepercayaan Hindu. Penempatan satu gerbang utama juga 

merupakan ciri dari morfologi candi Hindu dimana pada 
aliran budha orientasi umumnya kesegala arah atau empat 

penjuru mata angin karena mereka tidak membatasi 

orientasi ke satu arah saja. Karakter hindu selanjutnya 

adalah adanya petunjuk keberadaan gerbang-gerbang 

kecil di dalam kompleks candi yang menjadi akses 

menuju ke masing masing halaman. Didalam bangunan 

suci umat Hindu seperti di Bali terdapat 2 buah gerbang 

dimana gerbang pertama yang berperan sebagai gerbang 

utama atau gerbang bentar dan didalamnya aka nada lagi 

gerbang-gerbang kecil atau yang dikenal paduraksa.  

Konfigurasi candi utama dan perwara yang berhadap 

hadapan juga mencerminkan pola bentuk candi Hindu 
meskipun pada beberapa kasus ditemukan pada candi 

Budha akan tetapi para ahli berpendapat pada candi 

Budha khsusnya di nusantara masih menggunakan konsep 

dan pola Hindu.  

Seperti yang dikemukakan oleh Dwijendra bahwa 

terdapat beberapa konsep tata letak dalam kepercayaan 

Hindu dimana didalam lingkup kecil bisa menggunakan 

Triangga dimana ada pengaruh letak sungai, matahari 

maupun gunung .akan tetapi untuk sesuatu yang lebih 

komplek ada pembagian ruang besar yang dikenal dengan 

sanga mandala yang awalnya didasari oleh kepercayaan 
penempatan energi  sesuai dengan arah mata angina 

dimana pada bagian tengah dianggap ruang netral atau 

kosong yang dikenal dengan istilah natah. 

 

Gambar 3. Konsep Mandala di India, dan Bali (Sumber: 

Ardiansyah, 2000) 

Sanga mandala memiliki pola yang sama dengan delapan 

arah mata angina dimana pada masing masing posisi 
merupakan manifestasi dari energi dan dewa. Pada sisi 

utara dijaga oleh Dewa Wisnu yang dilambangkan dengan 

warna hitam, pada sisi timur laut dijaga oleh dewa 

Shambu, pada sisi timur dijaga dewa iswara, pada bagian 

tenggara dijaga dewa Maheswara , pada bagian selatan 

dijaga oleh Dewa Brahma, pada sisi barat daya dijaga 

dewa Rudra, sedangkan sisi Barat dijaga oleh dewa 

Mahadewa, sisi barat laut dijaga dewa Sangkara. 

Sedangkan pada bagian pusat atau tengah dijaga oleh 

dewa Siwa.  Konsep ini digunakan didalam tata letak 

bangunan berdasarkan nilai kesakralan. Pada pembagian 

sanga mandala sangat jelas memiliki bentuk dan pola 
yang sama dimana pada sisi Utara merupakan pintu 

gerbang utama dan sejalan dengan Uttar. Selain itu pada 

bagian tengah komplek tidak terdapat bangunnan yang 

mengisinya atau kosong dimana sangat jelas memnempati 

energi utama atau ruang natah. 

 

Gambar 4. Penerapan Sanga Mandala pada Candi 

Kedaton (Sumber: Ardiansyah, 2025) 

Ruang natah atau bagian tengah dari sanga mandala 

memiliki pengaruh yang kuat didalam dunia arsitektur 
etnik seperti di Bali pada bagian ini memang berupa 

halaman kosong, seklain di Bali arsitektur Cina juga 

menerapkan konsep tersebut akan tetapi dengan istilah 

berbeda atau yang dikenal dengan inner courtyard. Dalam 

kasus candi Kedaton pada bagian tengah tidak ksosong 

melainkan terdapat candi perwara didalamnya, hal ini 

yang manjadi keunikan dimana pada candi perwara 

terdapat petunjuk lubang dan penampakan dudukan empat 

pilar utama atau yang dikenal dengan istilah sokoguru 

yang dijumpai pada bangunan wantilan atau pendopo, hal 

ini terkait dengan latar belakang yang dikemukakan 
sebelumnya bahwa tidak semua struktur pondasi itu 

berupa bangunan candi dimana dalam hal ini bagian 

tersebut digunakan oleh umat untuk duduk sambil 

395



Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi 

melakukan ritual menghadap candi utama sehingga bisa 

dikategorikan sebagai ruang kosong. 

 

Gambar 5. Pedestal 4 kolom pada candi perwara candi 

Kedaton (Sumber: Ardiansyah, 2016) 

Merujuk pada jumlah halaman candi yang dikemukakan 

oleh atmadi didalam membaca relief candi Borobudur, 

dimana umumnya memiliki tipologi hingga 11 halaman, 

akan tetapi melihat peninggalan candi di jawa tidak 

ditemukan yang memiliki 11 halaman melainkan hanya 3 

bahkan sampai 5 halaman. Halaman yang banyak 

umumnya dijumpai pada bangunan suci Hindu atau puri 

agung Raja di Bali. Melihat kompleksitas halaman pada 

candi Kedaton memiliki morfologi yang serupa dengan 

arsitektur Hindu di Bali dimana terdapat pembagian 

halaman didalam halaman bahkan terdapat koridor sempit 

yang membentuk pola sirkulasi didalam tapak. Dalam 

kepercayaan Hindu bahkan arah sirkulasi bisa saja 

memiliki aturan dan nilai tertentu bahkan ada pintu yang 

hanya dibuat umtuk orang tertentu atau hanya untuk 

masuk sedangkan pintu keluar dibuat terpisah. Konsepsi 

tata massa arsitektur Hindu di Bali amatlah kompleks dan 

detail dan tercermin dari tata letak halaman, gerbang dan 

koridor pada candi Kedaton. Berdasarkan petunjuk 

keberadaan struktutr kayu pada candi perwara tidak 

menutup kemungkinan didalam masing masing halaman 

terdapat bangunan bangunan yang terbuat dari kayu 

karena tidak mungkin ada halaman tanpa bangunan 

didalamnya, hal ini diperkuat beberapa halaman yang 

ditemukan tidak terdapat sisa reruntuhan puing batu yang 

besar kemungkinan sebelumnya berupa bangunan-

bangunan kayu. 

Keterkaitan pola sangan mandala antara tata spasial candi 

kedaton dan puri atau bangunan suci Hindu di Bali 

memiliki pola yang sama secara umum konsep dapat 

dilihat pada bagian tengah halaman dimana pada konsep 

mandala terdapat ruang kosong. Akan tetapi ruang kosong 

ini bukan berarti hanya halaman tanpa bangunan 

diatasnya melainkan secara maknawi tidak memiliki 

energi khusus yang mewakili seperti manifestasi desa 

agni atau energi lainnya. Melihat perkembangan Hindu di 

Bali mengalami perkembangan dan penyederhanaan 

bentuk. Pada kasus candi kedaton ruang natah masih 

terlihat jelas kosong, sedangkan pada puri denpasar 

terlihat full bangunan karena sudah bertranformasi, 

berdasarkan beberapa kasus ruang kosong bisa diisi 

bangunan tanpa memiliki nilai sakral seperti gazebo 

maupun hunian tempat tinggal sehari-hari. 

          (a) 

 
          (b) 

 
 

Gambar 6. Halaman pada Candi Muaro Jambi (a), 

halaman pada puri Denpasar (b) 

 

396



Ardiansyah 

 

Gerbang didalam gerbang atau halaman didalam halaman 

induk adalah bukan karakter bangunan candi yang 

ditemukan di Jawa pada umumya hal ini dikarenakan 

bangunan candi sejatinya terbuka untuk umum dan 

sifatnya tidak terlalu privat. Melihat pola halaman pada 

Candi Kedaton besar kemungkinan komplek ini tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat peribadatan bisa saja ini 

merupakan puri atau istana pembesar pada masa itu atau 

bisa juga sebagai sekolah dimana terdapat bernaung , 

belajar atau kegiatan studio dan lain sebagainya.  Melihat 

keberadaan gerbang identik dengan peninggalan Hindu 

baik itu seperti majapahit ataupun Hindu di Bali. Pada 

bangunan suci umat Hindu atau bangunan pembesar 

seperti puri  umumnya terdapat dua jenis gerbang yaitu 

gerbang utama dan gerbang pembagi yang terdapat 

diruang dalam, gerbang utama umumnya memiliki ukuran 

paling besar dan membentuk dua pilar tanpa nagungan 

atap atau penutup diatasnya sedangkan gerbang 

lingkungan didalam halaman memiliki ukuran lebih kecil 

bahkan beberapa memiliki penutup atap diatasnya yang 

masih banyak dijumpai di beberapa tempat di Jawa dan 

Bali.  

 

(a)                          (b) 

   
(c) 

 

Gambar 7. Gerbang utama candi bentar majapahit (a), 

gerbang utama bentar Bali (b), gerbang utama candi 

Kedaton Muaro Jambi (c). 

Secara morfologis tampilan pondasi gerbang candi 

Kedaton sangat identic dengan gerbang candi bentar atau 

gerbang bentar yang membedakan adalah terdapatnya 

makara pada sisi kanan dan kiri bagian tangga yang 

memiliki karakter candi kuno sedangkan pada bangunan 

Gerbang di Bali bentuknya sdh berubah bahkan diganti 

dengan ular naga dan patung lainnya. 

 Keberadaan gerbang lingkungan dan lorong penghubung 

yang memanjang sangat identik dengan pola bangunan 

Hindu dimana pada bangunan budha koridor umumnya 

bersifat konsentris dan bahkan tidak terdapat sekat 

pembatas seperti bangunan pagoda di Indo Cina yang 

menyebar tanpa pagar dan bersifat cluster tetapi 

membentuk kumpulan dalam satu kawasan. Bahkan 

dalam beberapa kasus koridir sirkulasi dibentuk bukan 

oleh pembatas berupa pagar melainkan deretan massa 

bangunan candi perwara yang membentuk pola tertentu 

seperti grid atau radial.  Keberadaan gerbang menunjukan 

ada kegiatan yang memerlukan privasi dan perbedaan 

nilai antar halaman yang menegaskan bagian profane dan 

sakral. 

 

  

Gambar 8. Gerbang lingkungan halaman dalam atau 

paduraksa 

Dalam kepercayaan Hindu mereka mengenal istilah 

Makro cosmos dan Micro Kosmos dimana dalam hal ini 

skala terkadang tidaklah mutlak sebagai contoh tubuh 

manusia adalah gambaran kecil dari manifestasi alam 

semesta, hal inilah yang mendasari pemikiran tentang 

pengisi ruang didalam halaman tempat Suci. Di Bali tata 

letak bangunan suci memiliki pola tertentu dan banyak 

bangunan yang mengisi setiap sisi ruang pura dimana 

setiap bangunan seperti Bale, pelinggih, padmasana dan 

elemen pengisi lainnya bahkan pohon  memiliki aturan 

dan tata nilai yang tidak bisa diletakan sembarangan 

melainkan melalui perhitungan .  

 

397



Studi Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi 

Di nusantara pada masa Hindu kuno dalam komplek 

percandian terdapat beberapa massa candi umumnya 

dibagi menjadi candi utama dan candi perwara. Sebagai 

contoh pada candi Prambanan terdapat candi Utama dan 

candi perwara yang saling berhadapan dan elemen candi 

perwara yang lebih kecil membentuk pola mengisi 

halaman candi.  Didalam tata letak massa sering dijumpai 

struktur bangunan kecil dengan pola letak seolah 

menyebar dan mengisi atau mengitari beberapa bangunan 

utama, pada dasarnya bangunan tersebut memiliki nilai 

yang sakral yang mewakili keberadaan dewa, gunung  dan 

elemen semesta lainnya.  Keberadaan bangunan kecil juga 

terdapat pada sisa pondasi didalam halaman halaman 

candi kedaton yang membentuk pola tertentu dan tidak 

konsentris atau simetris hal ini sangatlah jelas didalam 

perletakan memiliki makna tertentu dan identik dengan 

aliran Hindu. Bangunan suci umat Hindu di Bali saat ini 

tidak lagi memerlukan bangunan candi yang memiliki 

ukuran dimensi yang besar melainkan hanya perwakilan 

bangunan yang memiliki dimensi lebih kecil  sebagai 

contoh didalam membuat replika sebuah gunung sudah 

diwakilkan oleh bangunan vertikal yang memiliki bentuk 

atap bertingkat yang dikenal dengan pelinggih meru. 

Bangunan candi yang melambangkan singgasana Tuhan 

juga mengalami transformasi menjadi berupa padmasana 

dengan dimensi yang jauh lebih kecil disbanding dengan 

candi kuno pada umumnya.  

 

  

Gambar 9. Bangunan pelinggih pada bangunan suci umat 

Hindu di Bali 

Melihat tata letak massa utama  pada candi Kedaton 

bangunan utama memiliki konsep perletakan yang sama 

dengan pura Hindu di Bali yang dikenal dengan Utama 

Mandala umumnya berada pada sisi paling dalam dimana 

penempatanya di posisi tertinggi atau terjauh dari pintu 

masuk dan dipercaya memiliki posisi paling dekat dengan 

dewa. Selain itu terdapat halaman mengelilingi bangunan 

utama juga memberikan nilai yang kuat sebagai bentuk 

peralihan dan menggambarkan konsep trimandala yaitu 

nista mandala atau area terluar, madya mandala area 

tengah dan utama mandala atau area dalam. 

 

 

 

 

 

KESIMPULAN 

 

Didalam kajian ini peneliti tidak mendalami analisis 

secara rici terkait sejauh mana pengaruh Hindu didalam 

keberadaan candi Kedaton, akan tetapi peneliti mencoba 

mnarik petunjuk awal yang kuat akan keberadaan konsep 

tersebut seperti keberadaan pembagian halaman yang 

cukup tegas mandakan bukan sifat dari pola candi Budha 

pada umumnya, selain itu keberadaan gerbang induk dan 

gerbang halaman kecil menandakan pembagian ruang 

profan dan sakral yang tegas dimana konsep tersebut tidak 

dijumpai pada candi Budha. Canedi budha umumnya 

menekankan sifat hirarki vertikal dan horizontal itupun 

sifatnya konsentris  bukan kluster seperti konsep Hindu. 

Sanga mandala di Bali mengalami perkembangan bentuk 

dimana ada beberapa bagian bisa diwakilkan 

melaluipadmasana atau perwakilan bentuk seperti 

kehadiran posisi dewa tertentu bisa diletakan bangunan 

kecil yang sebbagai simbolilasi, sedangkan pada 

candikedaton masih sangat jelas pembagian perkelompok 

yang dapat dilihat dari posisi tengah berupa ruang kosong 

yang dikenal sebagai ruang natah. Penelitian ini membuka 

kemungkinan penelitian yang lebih detail terkait analisis 

bentuk gerbang , bangunan dan ragam hias terkait 

kepercayaan Hindu. 

Daftar Pustaka 

[1]  A. Dwijendra  “ Arsitektur Bangunan Suci Hindu 

Berdasarkan Asta Kosala Kosali”, Bali; UNUD 

Press, cetakan ke-2, 2009 

[2] Ardiansyah, W. Fransiska and S.M. Nabila, “ 

Konsepsi Tata Letak Candi-Candi Muaro Takus”, 

Palembang, UNSRI Jurnal Archivisual vol.4, n.1, 

pp. 33-40, 2024 

 

[3] M.A. Tuyu and R.P. Herwindo, “ Relation of 

Typomorphology of Hindu and Buddhist Temples In 

The Ancient Mataram”, Bandung, Unpar Jurnal 

RISA vol.5, n.2, pp. 102-116, 2021 

 

[4] M. Maryanto DA , Mengenal Candi, Klaten : Citra 

Aji Parama ISBN 9789793483504, 2007 

 

398



Ardiansyah 

 

[5]  N. Wirasanti,  “ Struktur dan Sistem Tanda Ruang 

Sakral Candi”, Jurnal Univ Sebelas Maret 

,Internasional Seminar Prasasti III; Current Research 

in Linguistics, 2016 

 

[6] P.T. Ayeris,  “ Studi Penjajaran Candi Buddha di 

Padang Lawas Sumatera Utara dan Mataram 

Kuno”, Bandung, UNPAR,  Skripsi 50 , 2021 

 

[7] P. Atmadi,  “ Beberapa Patokan Perancangan 

Candi”, Proyek Pelita Borobudur Seri C, n.2,1979 

 

 

[8]  Soekmono, R, The Javanese Candi: Function and 

Meaning, volume XVII, 1995 

 

[9] Soekmono, RCandi, Fungsi dan Pengertiannya. 

Disertasi Doktor, Universitas Indonesia, Jakarta. 

1974 

[10] Sedyawati, Edi. Dkk , Candi Indonesia ;Seri Jawa. 

Cetakan Pertama. Jakarta ;Direktorat Pelestarian 

Cagar Budaya dan Permuseuman, Direktorat 

Kebudayaan. Kementrian Pendidikan dan 

Kebudayaan. 2013. 

 

[11] Volwahsen, Andreas .Living Architecture . India, 

New York, Grosset & Dunlap,  

        Inc.1969 

 

[12] F. Laurentia & Y. Saliya. “ Komparasi Tata Massa 

Ruang, Ornamen Kuil Hindu India Selatan dengan 

Candi Jawa”, Jurnal Riset Arsitektur RISA Univ 

Parahyangan  vol 4. n 04 , 2020 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

399


	I. Pendahuluan
	Tata Letak Candi Kedaton Muaro Jambi
	Konsep Hindu Pada Tata  Letak Candi Kedaton
	Daftar Pustaka
	[1]  A. Dwijendra  “ Arsitektur Bangunan Suci Hindu Berdasarkan Asta Kosala Kosali”, Bali; UNUD Press, cetakan ke-2, 2009

